
	

Sofia Miola – Università di Pavia – sofia.miola@gmail.com 
 

 
                       

              

 n. 8/2025 
Débâcle 

pp. 181-200                                          
ISSN: 2611-9757  

DOI: 10.13131/unipi/derz-xx20 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 
Resistere all’imperversare del moderno: la Nouvelle Droite e il progetto 
di rinascita europea 
 
Sofia Miola  
 
This article explores the intellectual origins of the French Nouvelle Droite by tracing its 
foundational narratives of disorientation, crisis, and the perceived end of modernity. Central 
to this framework is the symbolic use of military defeat, often experienced biographically by 
key figures, as a metaphor for civilizational decline. From its inception, the movement has 
interpreted the present as a time of exhaustion and loss of values. The article asks whether 
this diagnosis of decline might serve a strategic function – namely, to establish a cultural and 
political dialectic through the formulation of a project for a European revanche.  
 
Keywords: Political Thought – Nouvelle Droite – France – Modernism – Europe 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 
 

1. Introduzione 
 

L’imaginaire de la modernité fut dominé par les désirs de liberté et d’égalité. Ces deux 
valeurs cardinales ont été trahies. Coupés des communautés qui les protégeaient tout en 
donnant sens et forme à leur existence, les individus subissent désormais la férule 
d’immenses mécanismes de domination et de décision vis à vis desquels leur liberté reste 
purement formelle. […] Cette crise diffuse que nous traversons signale que la modernité 
touche à sa fin, au moment même où l’utopie universaliste qui la fondait est en passe de 
devenir une réalité sous l’égide de la mondialisation libérale. […] La modernité ne sera 
pas dépassée par un retour en arrière, mais par un recours à certaines valeurs 
prémodernes dans une optique résolument postmoderne. C’est au prix d’une telle 
refondation radicale que seront conjurés l’anomie sociale et le nihilisme contemporain.1 
 

	
1 A. de Benoist - C. Champetier, Manifeste. La Nouvelle Droite de l’an 2000, in «Éléments. Pour la 

civilisation européenne», 9/1999, pp. 10–23: p. 11. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

182 

Nel febbraio 1999, due autori della Nouvelle Droite pubblicarono un manifesto per 
il nuovo millennio su una rivista del movimento. Nel paragrafo “La crise de la 
modernité”, da cui è tratta la citazione, la promessa originaria della modernità –
fondata sull’aspirazione alla libertà e all’eguaglianza – è descritta come un nucleo 
utopico progressivamente rovesciatosi nel suo opposto nel corso del Novecento. Il 
venir meno delle comunità che davano forma e protezione a tali ideali ha generato 
un individuo isolato, titolare di una libertà solo formale e sottoposto al controllo di 
meccanismi anonimi e centralizzati di potere. Gli autori prospettano la necessità di 
un orizzonte futuro che non si limiti a restaurare il passato, ma rielabori 
selettivamente alcune eredità premoderne in una prospettiva adeguata per un tempo 
futuro. È in questa tensione – tra crisi dell’ordine moderno e costruzione di un 
immaginario alternativo – che si colloca l’esperienza della Nouvelle Droite francese. 

Questo articolo si propone di ripercorrere alcune linee tematiche del movimento 
noto come Nouvelle Droite (d’ora in poi ND). Da un lato, ricostruiremo la narrazione 
centrata sul disorientamento e sul senso di crisi, fino alla diagnosi della fine della 
modernità. In questa cornice, uno dei principali riferimenti è la metafora della 
sconfitta militare, che, da esperienza vissuta in prima persona da alcuni protagonisti, 
viene rielaborata come chiave simbolica per interpretare il tempo contemporaneo. 
La lettura del tempo presente come epoca esaurita, come civiltà giunta al limite delle 
proprie possibilità storiche, produce una stratificazione di significati e 
interpretazioni. Ora, una simile percezione di sconfitta, esito di un preciso contesto 
storico, può sedimentarsi fino a divenire elemento di continuità? Dall’altro lato è 
possibile che la rappresentazione del presente come tempo di decadenza serva non 
solo a diagnosticare una crisi, ma anche a generare una dialettica oppositiva 
permanente, in cui l’individuazione del nemico diventa uno snodo simbolico 
fondamentale e il punto di partenza per la costruzione di un nuovo orizzonte 
progettuale? Queste sono le domande che guideranno le analisi del contributo.  

In questa sezione introduciamo anche le definizioni chiave del presente lavoro. 
Con ND intendiamo le correnti ideologico-politiche sorte in Francia dalla fine degli 
anni Sessanta per riplasmare la politica europea, opponendosi alla crisi della 
modernità liberale e proponendo alternative comunitarie e antiegalitarie2. Come 
osservano Camus e Lebourg, si tratta di fenomeni diversi ma uniti da un comune 
fine metapolitico3. Taguieff distingue due filoni: uno tradizionalista, di matrice 
cattolica, maurrassiana o esoterica; l’altro legato a una “terza via” anticapitalista e 

	
2 P.-A. Taguieff, Sulla nuova destra. Itinerario di un intellettuale atipico, Firenze, Vallecchi, 2004, p. 96. 
3 J.-Y. Camus - N. Lebourg, Far-Right Politics in Europe, Cambridge, Harvard University Press, 

2017, p. 120. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

183 

anticomunista, fautore di un’Europa imperiale, pagana, etnopluralista e 
antiamericana4. È quest’ultimo il nostro principale oggetto d’analisi. L’espressione 
più nota è il GRECE, think tank nato per ridefinire culturalmente la destra, ma esso 
stesso critico verso la categoria di ND, troppo generica per le sue interne 
contraddizioni5. 

Un’ultima definizione che presentiamo è quella di metapolitica, ovvero la strategia 
elaborata dal GRECE, ispirata all’egemonia culturale gramsciana, ma reinterpretata 
in chiave identitaria e anti-egualitaria. Essa mira a trasformare il senso comune 
diffondendo una nuova visione del mondo attraverso riviste, saggi e media, 
delegittimando i paradigmi del liberalismo, dell’universalismo e dell’egualitarismo 
moderni. 

Dal punto di vista metodologico, oltre alla storiografia disponibile sulla ND, ci 
avvarremo soprattutto di saggi e di altri materiali a stampa elaborati dal movimento 
stesso. Questo corpus comprende una selezione di autori e opere significativi per la 
loro centralità nel delineare le linee teoriche dell’area. L’analisi considera tanto i testi 
destinati a lettori-militanti quanto quelli rivolti a un pubblico più ampio. 
Prenderemo inoltre in esame alcuni autori vicini, ma non appartenenti formalmente 
alla ND, poiché hanno contribuito a definire un immaginario e un quadro di 
riferimenti in parte condivisi con GRECE. Non avendo l’ambizione di restituire un 
quadro completo dei temi e degli autori, seguiremo principalmente i picchi di 
produzione editoriale, anche in ragione del loro intrecciarsi con dinamiche esterne, 
in un costante gioco di rimandi, scegliendo testi che restituiscano una varietà di 
posizioni e prospettive in una cornice temporale che inizia con gli anni Sessanta per 
concludersi con la fine del Novecento. 

 
 

2. 1962-1968: Dalla disfatta coloniale alla battaglia delle idee  
 
In seguito alla conclusione della Seconda guerra mondiale, i movimenti dell’estrema 
destra francese si presentano profondamente disarticolati sul piano ideologico, 
segnati dallo stigma dalla sconfitta e dalla profonda delegittimazione ereditata dal 
collaborazionismo vichysta. Tuttavia, tale condizione di marginalità non ne 
determina la scomparsa, ma inaugura piuttosto una fase di riorganizzazione e 
ridefinizione identitaria. A causa di una serie di fattori, sono proprio gli anni 

	
4 Taguieff, Sulla nuova destra cit., pp. 95-97. 
5 Camus - Lebourg, Far-Right Politics in Europe cit., pp. 122-123. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

184 

Sessanta a fungere da catalizzatore di una nuova fase di radicalizzazione ideologica6. 
Da un lato, l’intensificarsi dell’anticomunismo nel contesto della guerra fredda 
favorisce il riemergere di narrazioni autoritarie e nazionaliste; dall’altro, il riassetto 
post-coloniale – in particolare a seguito della guerra d’Algeria – rappresenta un 
momento di profonda discontinuità, configurandosi come uno spartiacque nella 
percezione collettiva dell’identità nazionale francese e alimentando sentimenti di 
frustrazione e rivalsa all’interno delle frange più radicali della destra.  

Proprio la conclusione del conflitto nelle terre d’oltremare è percepita da ampi 
settori dell’estrema destra senz’altro come una sconfitta militare, ma anche come un 
vero e proprio tradimento dell’âme française, e assume il valore di una rottura 
simbolica dell’ideale imperiale e missionario che per decenni ha giustificato la 
grandezza della République. In questo clima di trauma e risentimento, il Français 
d’Algérie emerge come figura emblematica: simbolo del colono virile e tradito, 
costretto all’esilio e spesso relegato ai margini della Francia metropolitana. Nelle 
letture revansciste, tale figura incarna l’aspirazione a riformulare l’identità nazionale, 
recuperando il prestigio perduto con la fine dell’Algérie française7.  Più in generale, la 
guerra d’Algeria rappresenta un evento spartiacque per la riorganizzazione della 
destra francese poiché forgia una nuova generazione di militanti. Dalla delusione e 
dal disincanto nasce l’impulso per la costruzione di un progetto politico e culturale, 
radicale e alternativo, volto a reinterpretare l’identità francese ed europea su basi 
etniche, gerarchiche e antimoderne8.  

Uno degli effetti di questo fenomeno è la formazione di un bacino consistente di 
quadri e militanti: ex militari, membri dei services, attivisti dell’Organisation de l’Armée 
Secrète, nata per contrastare l’indipendenza algerina, e reduci delle reti clandestine 
contribuiscono alla riorganizzazione sotterranea dell’estrema destra e alla 
radicalizzazione della protesta antirepubblicana. Contestualmente, nuovi gruppi 

	
6 Sulla storia dell’estrema destra francese nella seconda metà del Novecento cfr.: P. Milza, Fascisme 

français. Passé et présent, Paris, Flammarion, 1987; N. Mayer, Ces Français qui votent Le Pen, Paris, 
Flammarion, 2002; J.-G. Shields, The Extreme Right in France. From Pétain to Le Pen, London, Routledge, 
2007; S. François, Les néo-paganismes et la Nouvelle droite, 1980-2006. Pour une autre approche, Milano-Paris, 
Archè; Diffusion EDIDIT, 2009. 

7 T. Shepard, L’extrême droite et “Mai 68”. Une obsession d’Algérie et de virilité, in «Clio. Femmes, Genre, 
Histoire», 29/2009, pp. 37-57. 

8 A proposito di questo e degli scambi intellettuali fra ND francese e Nuova destra italiana, 
rimandiamo a: A. Mammone, Transnational Neofascism in France and Italy, New York, Cambridge 
University Press, 2015, pp. 94–120; M. Capra Casadio, La Nuova Destra: dalla Francia all’Italia per 
ripensare le coordinate politiche della destra. Un’analisi storiografica, in «Società e Storia», 142/2013, pp. 709-
734; D. Bernardini, The Nuova Destra in Italy: an investigation between history and historiography, in «Modern 
Italy», Cambridge University Press, 2025, pp. 1-14. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

185 

extraparlamentari si consolidano; Jeune Nation e la sua rivista «Europe-Action» 
esprimono una militanza che si richiama alla tradizione fascista europea, aggiornata 
con richiami a un “socialismo nazionale” su base razziale; in ambito universitario, la 
Fédération des Étudiants Nationalistes, fondata nel 1960, utilizza la guerra d’Algeria come 
cardine del proprio progetto antidemocratico, presentando la difesa dell’Algérie 
française come dovere nazionalista e baluardo contro il declino della nazione sotto la 
democrazia parlamentare9. Accanto ad essa si colloca Occident, che ricorre allo 
scontro fisico con la sinistra studentesca e mantiene viva una cultura della milizia e 
dell’élite combattente10. Pur irrilevante sul piano elettorale, questa galassia non 
rinuncia alla produzione ideologica, alimentando un immaginario organico, 
autoritario e antimoderno. Attorno a queste esperienze si coagula un orizzonte per 
una nuova cultura politica, nutrita dal senso della sconfitta e dalla volontà di revanche. 

Militanza e riflessione teorica sono intrecciate: fra i testi simbolo di questi anni si 
segnala Pour une critique positive. Ecrit par un militant pour des militants11 di Dominique 
Venner12. Elaborato nel 1962, il manifesto è un tentativo di rifondazione teorico-
strategica del nazionalismo europeo in chiave rivoluzionaria13. Sin dal titolo, lo 
scritto si configura come un’autocritica “da un militante per i militanti” che, non a 
caso, esordisce con una diagnosi impietosa della militanza nazionalista coeva. La 
prima distinzione introdotta da Venner è tra i nationaux, patrioti generici privi di 
coerenza dottrinaria e organizzativa, e una minoranza potenzialmente capace di 
farsi vettore di un progetto sovranazionale, e questo secondo gruppo è il suo 
riferimento ideale. Alla critica delle derive opportunistiche o puramente mitologiche 
intraprese in alcuni ambienti, l’autore contrappone la necessità di un impianto 
teorico organico, fondato su un’unità ideologica e su un’educazione politica capace 
di sottrarre i militanti alla manipolazione. Tanto il liberalismo quanto il marxismo 
sono accusati di condividere un approdo materialista e omologante, a cui l’autore 

	
9 Shields, The Extreme Right in France cit., pp. 95-96. 
10 Camus - Lebourg, Far-Right Politics in Europe cit., pp. 122-123. 
11 D. Venner, Pour une critique positive. Écrit par un militant pour des militants, Paris, Éditions Saint-Just, 

1964; trad. it. Per una critica positiva. Scritti di lotta per i militanti, Firenze, Passaggio al Bosco, 2018. 
12 Dominique Venner (1935–2013): saggista francese, noto per i suoi studi sul militarismo, la storia 

europea e la Guerra di Secessione americana. Ex paracadutista volontario in Algeria e militante 
dell’OAS, negli anni ’60 abbandona l’attivismo per dedicarsi alla riflessione culturale. Vicino alla 
Nouvelle Droite, pur senza aderirvi formalmente, ne condivide molte idee. Nel 2013 si toglie la vita 
con un gesto simbolico a Notre-Dame, contro il declino dell’identità europea e la società 
multiculturale. 

13 Sull’impulso militante derivato dal testo di Venner menzioniamo: J. Ravndal, From Bombs to 
Books, and Back Again? Mapping Strategies of Right-Wing Revolutionary Resistance, in «Studies in Conflict & 
Terrorism», 11/46, 2023, pp. 2120-2148. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

186 

contrappone un “umanesimo virile” fondato su onore, disciplina e volontà creatrice. 
La proposta geopolitica è quella di una Jeune Europe indipendente da Stati Uniti e 
URSS, unita nella diversità delle proprie realtà nazionali e capace di proiettare la 
propria influenza oltre il continente. In questa prospettiva, lo scritto attesta l’inizio di 
una fase di transizione, in cui la cultura politica della destra estrema francese tenta di 
ridefinire il proprio orizzonte strategico dopo una sconfitta militare, sostituendo il 
culto dell’eroismo estemporaneo con la pianificazione politica di lungo corso.  

Sul finire degli anni Sessanta, in un contesto segnato da una progressiva 
marginalizzazione sul piano operativo, l’esperienza della ND rappresenta una svolta 
di netta discontinuità. A differenza delle precedenti espressioni dell’estrema destra, 
ancorate a una militanza violenta o a nostalgie vichyste, questo movimento sceglie 
deliberatamente il terreno culturale piuttosto che quello politico-militante. Tra 
febbraio e marzo del 1968, su iniziativa di un gruppo di intellettuali e militanti 
dell’estrema destra francese – tra cui alcuni veterani della guerra d’Algeria – nasce il 
Groupement de recherche et d’études pour la civilisation européenne (GRECE), con l’obiettivo di 
ridefinire le basi teoriche e identitarie della destra attraverso un progetto di 
rilegittimazione culturale14.  

Secondo l’interpretazione di Anne-Marie Duranton-Crabol, il Groupement 
rappresenta l’espressione tipica della cosiddetta “generazione della guerra 
d’Algeria”, ovvero di giovani nati prevalentemente tra il 1940 e il 1945, liceali o 
universitari precocemente coinvolti nella militanza politica, che avevano vissuto 
l’impegno a favore dell’Algérie française come un’esperienza di mobilitazione 
rivoluzionaria e, al contempo, come un gesto di rottura nei confronti dei valori della 
Francia borghese e repubblicana15. Allo stesso tempo però la genesi del movimento 
trova un ulteriore impulso dall’eredità del Sessantotto francese, reinterpretato come 
occasione strategica perché assume il valore di un modello di sovversione da 
replicare e, al contempo, rovesciare16. Nella lettura della ND, l’incapacità della 
sinistra di tradurre la rivolta in un successo politico, unita all’affermazione della 
cultura giovanile come nuovo terreno di conflitto ideologico, induce gli intellettuali 

	
14 Alain de Benoist (1943–): Filosofo, saggista e figura centrale della Nouvelle Droite francese ed è il 

fondatore e principale teorico del GRECE. A partire dagli anni Settanta, elabora un pensiero 
“differenzialista” critico del liberalismo, dell’egalitarismo e della modernità occidentale, 
promuovendo una visione identitaria e organica delle culture. Fra gli altri si veda: F. Germinario, La 
destra degli dèi. Alain de Benoist e la cultura politica della nouvelle droite, Torino, Bollati Boringhieri, 2003. 

15 A.-M. Duranton-Crabol, La “Nouvelle droite” entre printemps et automne, 1968–1986, in «Vingtième 
Siècle. Revue d’histoire», 17/1988, pp. 39-49: pp. 39-40. 

16 L’estrema destra francese interpretò il maggio ’68, in relazione alla guerra d’Algeria e alla crisi 
della virilità, cfr.: Shepard, L’extrême droite et “Mai 68” cit. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

187 

del gruppo a riformulare il progetto della destra, trasferendolo su un piano 
prevalentemente culturale17. A partire da questo momento, il gruppo comincia 
progressivamente ad acquisire spazio nella scena culturale attraverso pubblicazioni a 
stampa, sia sotto forma di saggi sia tramite periodici, come «Nouvelle École» (dal 
1968, rivista teorica e interdisciplinare di filosofia, biologia, storia, religioni, 
sociologia) o «Éléments» (dal 1973, periodico più divulgativo e militante) e più tardi 
«Krisis» (dal 1987, rivista di dibattito, più interessata ai temi filosofici e pluralista)18.  

 
 

3. 1973-1975: La costruzione dell’idea di moderno fra crisi e sconfitta 
 
Il progetto ideologico della ND si fonda sull’assunto che la modernità rappresenta 
un’epoca di crisi. Secondo questa lettura, l’uomo contemporaneo sarebbe stato 
progressivamente sradicato dalle sue identità originarie, travolto da un 
cosmopolitismo percepito come omologante e spersonalizzante, e infine svuotato da 
un universalismo giudicato astratto e disancorato dalle realtà storiche e comunitarie. 
La crisi viene dunque intesa sia in termini economici e politici sia come una 
disgregazione dei legami sociali, considerati fondamento organico della vita 
comunitaria. In questa prospettiva, il pensiero della ND si propone come alternativa 
culturale, rivendicando il diritto delle identità collettive a sopravvivere alla 
modernità e opponendosi alla logica egualitaria e globalista che minaccia ogni 
radicamento autentico. 

D’altra parte tale visione non è esclusiva del GRECE: una posizione analoga 
emerge, ad esempio, in Les Écuries de l’Occident (1973) dell’intellettuale Jean Cau19. 
Attraverso una sequenza di aforismi, l’autore muove una critica feroce alla 
modernità occidentale, concepita come civiltà in declino, uniformata e priva di 
Maestri e sacralità. Per lui la modernità non è progresso, ma una lunga discesa nel 
conformismo, nell’ugualitarismo e nella tecnica senz’anima, che hanno svuotato 

	
17 Sulla centralità del ’68 nella ND: Mammone, Transnational Neofascism in France and Italy cit., pp. 

121-180. 
18 Le riviste «Nouvelle école», «Éléments» e «Krisis» risultano tuttora attive (ultima consultazione: 

agosto 2025). 
19 Jean Cau (1925–1993) scrittore, giornalista e polemista francese. Ex segretario di Jean-Paul 

Sartre, si allontana presto dalla sinistra esistenzialista per abbracciare posizioni sempre più identitarie 
e antimoderne. Autore di romanzi e saggi di tono lirico e polemico, è noto per le sue riflessioni 
sull’eroismo tragico, il declino dell’Occidente e la critica della società borghese e tecnocratica. 
Intellettualmente vicino alla ND, e dalla stessa ritenuto essere un simpatizzante esterno il cui 
immaginario e stile hanno influenzato e rafforzato la battaglia culturale del movimento, pur senza 
un’adesione diretta o duratura. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

188 

l’Occidente della sua grandezza20. In questa cornice scrive provocatoriamente: 
«Imaginons le Blanc vaincu et, à son tour, devenant ‘homme de couleur’!»21. In 
questa frase, il termine vaincu (sconfitto) acquista un valore simbolico, quasi profetico 
perché Cau immagina il rovesciamento della “gerarchia storica”: l’uomo bianco, ex 
dominatore, ora relegato al ruolo di minoranza assoggettata, costretto a subire ciò 
che un tempo infliggeva. Qui vaincu non è circoscritto a una sconfitta militare, bensì 
simboleggia una decadenza spirituale e identitaria, poiché l’Occidente ha smarrito la 
propria forza ed è incapace di rivendicare il proprio destino. L’uomo bianco è un 
“vinto” per scelta perché ha rinunciato all’ethos della verticalità – quello del maître, 
del guerriero, dell’artista tragico – rifugiandosi nella sicurezza e nella sopravvivenza. 
Questo è uno stato d’animo collettivo e viene vissuto come vergogna per il proprio 
passato: «Signe de décadence entre tous remarquable: nous avons honte d’avoir 
naguère été des conquérants et d’avoir accouché de victoires et d’empires!»22. Senza 
menzionare direttamente la guerra d’Algeria, Cau legge la decolonizzazione come 
un’umiliazione nazionale. Questo processo di abiura, in cui la Francia e l’Occidente 
si autoimpongono la vergogna delle proprie conquiste, è ancora peggiore della 
violenza coloniale, perché l’Occidente rinuncia non solo al potere, ma anche alla 
coscienza della propria storia. Allora il vinto non merita compassione, poiché la 
sconfitta è una scelta morale, prima ancora che un destino storico, ed è l’esito di un 
processo interno, prima che esterno: «Ne pas accuser l’autre: la défaite était en toi»23. 
Vaincu diventa così la categoria esistenziale che definisce una civiltà che ha deciso di 
abbandonare sacrificio, grandezza e destino. 

In linea con questa posizione è Le blanc soleil des vaincus, un saggio pubblicato nel 
1975 da Dominique Venner. L’opera tratta della guerra di secessione americana, 
focalizzandosi in particolare sull’esperienza del Sud confederato e si propone in 
un’ottica di divulgazione, seppur con ambizioni analitiche24. I temi principali 
comprendono la contrapposizione tra Nord e Sud degli Stati Uniti, letta come 
scontro fra due civiltà: una nordista, industriale e materialista contro l’altra sudista, 
agraria, aristocratica e “nobile”. Vengono approfonditi inoltre il ruolo dell’economia 
cotoniera, la schiavitù, le origini coloniali delle due regioni e il processo di secessione. 
Il “bianco sole” simboleggia la bellezza malinconica e tragica della sconfitta del Sud, 

	
20 J. Cau, Les écuries de l’Occident. Traité de morale, Paris, La Table Ronde, 1973, p. 118. 
21Ivi, p. 36. 
22 Ivi, p. 128. 
23 Ivi, p. 218. 
24 D. Venner, Le blanc soleil des vaincus. L’épopée sudiste et la guerre de Sécession (1607-1865), Paris, La 

table ronde, 1975; trad. it. Il bianco sole dei vinti. L’epopea sudista e la guerra di Secessione (1607–1865), 
Napoli, Akropolis, 1980. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

189 

mentre i vaincus sono gli Stati Confederati d’America, travolti dalla superiorità 
numerica, industriale e organizzativa dell’Unione nordista. Tuttavia la sconfitta più 
amara è quella spirituale e culturale dato che ciò che viene distrutto non è solo un 
esercito, ma un’intera visione del mondo. Per Venner il Sud rappresenta una civiltà 
organica, gerarchica, eroica e armoniosa, mentre il Nord incarna una modernità 
livellante, dominata dal profitto e dall’uniformità. La vittoria nordista viene descritta 
non solo come un successo militare, ma come l’imposizione di una nuova scala di 
valori, che cancella – in senso morale e simbolico – l’identità del Sud. La 
componente valoriale è centrale, infatti Venner costruisce una narrazione etica della 
sconfitta, elevando la Confederazione a simbolo tragico di una civiltà perduta.  

Nell’ottobre sempre del 1975 all’interno della rivista «Nouvelle école» viene 
pubblicato Il était une fois l’Amérique25, sotto pseudonimo da Alain de Benoist e Giorgio 
Locchi26. Il testo sviluppa una critica radicale della civiltà statunitense, considerata 
l’esito degenerato di un processo di scissione rispetto all’eredità europea. Infatti si 
configura come un rifiuto sistematico dell’americanismo, tanto in termini geopolitici, 
quanto come una rivendicazione dell’identità europea fondata su un ethos 
qualitativo, gerarchico e profondamente antimoderno. Gli Stati Uniti vengono 
rappresentati come l’emblema della disgregazione culturale in corso. Il Paese è 
descritto come una terra di “scarti” sociali e religiosi, popolato da gruppi eterogenei 
che rigettavano le forme gerarchiche e simboliche dell’ordine tradizionale, in 
particolare l’aristocrazia. In questo senso, l’America è l’unico paese occidentale privo 
di una vera aristocrazia, fondato invece sulla parodia mercantile della nobiltà 
europea, il cui unico fondamento è il denaro e il consumo passivo di una cultura 
importata:  

 
L’Amérique, elle, n’a même pas eu un semblant d’aristocratie: sa high society de la 
Nouvelle-Angleterre n’est qu’une parodie de la noblesse européenne, puisqu’elle n’est 
fondée que sur l’argent et sur la «remastication» d’une culture importée d’Europe et 

	
25 R. de Herte - H.-J. Nigra, Il était une fois l’Amérique, in «Nouvelle école», 27-28/1975, pp. 9-96; 

trad. it. A. de Benoist - G. Locchi, Il male americano, Roma, Libreria Editrice Europa, 1978. 
26 Giorgio Locchi (1923–1992), intellettuale italiano, considerato una delle figure teoriche centrali 

della Nouvelle Droite. Corrispondente da Parigi per il quotidiano Il Tempo, è profondamente influenzato 
da Nietzsche e Spengler, ed elabora una visione della storia fondata sul conflitto tra civiltà e sull’idea 
del “superuomo collettivo” incarnato nei popoli. Promotore di una reinterpretazione metapolitica del 
fascismo come “categoria dello spirito”, contribuisce alla formulazione del razzismo differenzialista, 
sostenendo la difesa delle identità culturali contro l’universalismo moderno. Fra le sue opere 
ricordiamo: G. Locchi, L’essenza del fascismo, s.l., Edizioni del Tridente, 1981; Id., Wagner, Nietzsche e il 
mito sovrumanista, Napoli, Akropolis, 1982; Id., Prospettive indoeuropee, Roma, Settimo Sigillo, 2010. Sulla 
sua figura cfr. F. Germinario, Tradizione mito storia. La cultura politica della destra radicale e i suoi teorici, 
Roma, Carocci, 2014, pp. 143-190. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

190 

arrivée toute refroidie. […] Ainsi les Etats-Unis représentent le cas unique d’un pays 
«Occidental» qui n’eut jamais d’aristocratie. Mieux : qui se fonda sur le principe d ‘une 
lutte contre toute aristocratie. […] L’«aristocratisme» consiste à donner de la valeur à ce 
qui, au sens propre, n’a pas de prix. La distinction, la politesse, la distance, le sens des 
hiérarchies, le sens de la hauteur, bref, tout ce qui fait la qualité de la vie, est 
inappréciable en Amérique, parce qu’inappréciable quantitativement. Tout cela, aux 
yeux des Américains, ne «Sert à rien» , et donc n’est rien. […] Rien n’est en profondeur, 
tout est à la surface.27 
 
Fra le righe di questa analisi, gli autori contrappongono una concezione 

antitetica della vita, definita aristocratica. Anche il Sud degli Stati Uniti, evocato 
come baluardo di uno stile aristocratico e agrario, viene decostruito e 
smascherato nella sua reale natura commerciale e schiavista, priva di una 
cultura autonoma, destinata a dissolversi rapidamente dopo la guerra civile.  

Attraverso questi testi emerge una prima frattura fra gli autori vicini alla 
ND e i membri di GRECE: se Cau e Venner leggono la sconfitta come 
destino ineluttabile dell’intero Occidente, all’interno del movimento, invece, 
prende forma una distinzione fra l’Europa, percepita come vinta, e il moderno 
in degrado, identificato principalmente nel suo volto americano. In questo 
modo il “nemico” non è più un insieme astratto di fattori di squilibrio del 
moderno, ma assume una forma concreta negli Stati Uniti. Si assiste, così, a 
un progressivo cambio di paradigma, che nasce con una critica diffusa dei 
mali del tempo presente fino all’individuazione di un responsabile preciso, 
incarnato in uno specifico attore politico. 

 
 

4. 1977-1979: L’irruzione nel dibattito mediatico 
 
Le riflessioni a tal proposito non si esauriscono, ma trovano sul finire degli anni 
Settanta spazi di elaborazione rivolti a un pubblico esterno a quello dei militanti di 
GRECE. 

Nel 1977 viene pubblicato Vu de droite. Anthologie critique des idées contemporaines, una 
raccolta di scritti di Alain de Benoist28. L’opera ha un carattere quasi enciclopedico 

	
27 De Herte -Nigra, Il était une fois l’Amérique, cit., pp. 31-33. 
28 A. de Benoist, Vu de droite. Anthologie critique des idées contemporaines, Paris, Copernic, 1977. Di 

questo testo è stato possibile consultare solo la traduzione in italiano: Id., Visto da destra. Antologia critica 
delle idee contemporanee, Napoli, Akropolis, 1981, pp. 421-514. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

191 

sull’ideologia della ND, ed è organizzata in sezioni che affrontano genealogie 
culturali europee, fondamenti filosofici e scientifici, analisi dei sistemi politici e delle 
figure intellettuali di riferimento, nonché critiche serrate alla modernità, 
all’egualitarismo e all’americanismo. Attraverso un approccio che combina storia, 
antropologia, filosofia, biologia e geopolitica, de Benoist elabora una visione del 
mondo “di destra”, radicata nell’identità etno-culturale e nella difesa delle civiltà 
europee dall’omologazione globalista, proponendola al grande pubblico come 
alternativa tanto alla destra conservatrice quanto alla sinistra progressista29.  

All’interno del volume, una sezione tratta il “mondo moderno”, presentato come 
un contesto in cui la coesione sociale e culturale si indebolisce progressivamente a 
causa della perdita della dimensione spirituale, considerata fondamento della 
comunità. La società dei consumi, insieme alla mercificazione dei bisogni e del 
tempo libero, alla frammentazione prodotta dallo sviluppo tecnico-scientifico e 
all’urbanizzazione intensiva, contribuisce a un processo di omologazione e 
disancoramento valoriale, in cui tecnica, cultura e spiritualità non riescono più a 
costituire un orizzonte integrato di senso. Un altro ambito a cui de Benoist dedica 
particolare attenzione è quello religioso: la modernità ha trasformato la fede in 
esperienza individuale o in universalismo astratto, privandola della funzione 
aggregativa che aveva caratterizzato le società premoderne. La sua riflessione si 
propone di dimostrare la necessità di un ritorno alla dimensione pagana e di una 
rivalutazione delle religioni indoeuropee, fondandosi al contempo su una condanna 
tanto del cristianesimo quanto dell’ebraismo.  

 Nel pensiero di Alain de Benoist, così come ricostruito da Francesco Germinario, 
la modernità occidentale è il prodotto storico di una lunga sedimentazione culturale 
la cui radice va individuata nel monoteismo giudaico-cristiano 30 . In questa 
prospettiva, il giudaismo non è percepito soltanto come una religione distinta, ma 
come l’origine di quella struttura universalistica che il cristianesimo eredita e 
trasmette, fino a generare – nella sua versione secolarizzata – i grandi sistemi 
ideologici della modernità. Il monoteismo, sia nella forma ebraica sia in quella 
cristiana, incarna infatti un modello ontologico e politico in cui l’unicità di Dio 
comporta una verità sola, una legge universale e un fine ultimo che pretende di 
inglobare ogni esperienza umana. La modernità, per de Benoist, conserva questa 
architettura mentale: il progresso lineare riprende la logica della storia della salvezza, 
i diritti universali dell’uomo equivalgono alla legge divina, il progetto di un’umanità 

	
29 Taguieff, Sulla nuova destra cit., pp. 223, 236. 
30 Germinario, La destra degli dèi cit., pp. 32-74. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

192 

unificata ricalca la missione evangelizzatrice. Di conseguenza, la modernità non 
rappresenta l’antitesi del cristianesimo, bensì il suo prolungamento secolarizzato. In 
contrapposizione, de Benoist elabora un paradigma pagano, pluralista e politeista, 
che assume valore non solo religioso ma anche politico: un ordine del mondo dove 
molte verità coesistono, i popoli conservano la loro specificità e l’universale viene 
sostituito dal molteplice31.  

Vu de droite raggiunge un certo successo e viene insignita l’anno successivo del 
Grand Prix de l’Essai de l’Académie française. Questa crescente visibilità segna il passaggio 
del gruppo da una condizione di marginalità a una presenza mediatica di rilievo. Un 
tale salto avviene grazie a un’attenta strategia e alla crescente accessibilità delle idee 
elaborate in un vivace confronto pubblico. A determinare il consolidamento di 
GRECE nel dibattito politico e culturale francese è la “calda estate” del 197932. Già 
a partire dal 1978 alcuni autori legati al gruppo vengono invitati a collaborare con 
«Le Figaro Magazine», e con altri media mainstream. Ciò consente alle idee del 
movimento di raggiungere un pubblico più vasto, ben oltre i canali di circolazione 
adoperati fino a questo momento.  

Tuttavia l’opera chiave di questa nuova fase è Les idées à l’endroit di Alain de 
Benoist (1979). Questo saggio teorico-politico funge da manifesto della ND all’apice 
della sua visibilità mediatica e sintetizza al grande pubblico le riflessioni principali33. 
Il testo nasce come risposta diretta alla cosiddetta “scoperta” della ND da parte dei 
media francesi nell’estate di quell’anno. In questo scritto de Benoist replica alle 
accuse e alle semplificazioni che presentano il movimento come un fenomeno 
politico neofascista o come un semplice rinnovamento dell’estrema destra 
tradizionale, ma ne rivendica un’elaborazione autonoma e peculiare. Fra le 
premesse dell’opera c’è l’analisi del profilo generazionale e culturale dei membri 
della ND, cioè ex giovani del ‘68 che si distanziano dalla vecchia destra e si formano 
attraverso una pluralità di riferimenti intellettuali differenti rispetto alla destra 
“tradizionale”. Allo stesso tempo il loro obiettivo dichiarato è rompere il monopolio 
culturale esercitato dalla sinistra e dall’intellighenzia progressista. Proprio in seguito 
alla pubblicazione del testo si accende un dibattito mediatico che porta le tematiche 
della ND al centro del discorso pubblico nazionale; è proprio in questo contesto che 

	
31 Il tema viene elaborato a più riprese dall’autore, fra gli altri ricordiamo: A. de Benoist, Comment 

peut-on être païen?, Paris, Albin Michel, 1981; trad. it. Come si può essere pagani?, Roma, Basaia Editore, 
1984. 

32 T. Bar-On (ed.), Where Have All the Fascists Gone?, London-New York, Routledge Taylor & 
Francis Group, 2007, pp. 40-43. 

33 A. de Benoist, Les idées à l’endroit, Paris, Hallier-Libres, 1979; trad. it. Le idee a posto, Napoli, 
Akropolis, 1983.  



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

193 

nasce l’espressione Nouvelle Droite34. Nonostante ciò, il successo del movimento non è 
privo di effetti collaterali e determina alcune tensioni interne al GRECE, tra cui 
l’interruzione della collaborazione di Giorgio Locchi35.  

Con le pubblicazioni del 1977 e del 1979 il Groupement amplia sensibilmente i 
propri interlocutori, pur mantenendo, come la sigla stessa rivendica, la vocazione di 
recherche et d’études. Precisamente attorno alla riflessione sulla propria identità viene 
organizzato il convegno del 1981, significativamente intitolato Pour un “gramscisme de 
droite” e ospitato presso il Palazzo dei Congressi di Versailles. Michel Wayoff, 
professore alla facoltà di medicina di Nancy, apre i lavori criticando l’etichetta “di 
destra”, attribuita dai media per screditare il gruppo; infatti, a suo avviso, tale 
classificazione è funzionale soprattutto alla sinistra per costruirsi un “nemico 
simbolico”. Il vero oggetto del suo intervento è una critica all’universalismo, 
accusato di cancellare le identità collettive imponendo un modello omogeneo, e 
propone in alternativa il droit des peuples, capace di valorizzare la diversità e 
l’autodeterminazione culturale. In questo contesto, riprende alcune intuizioni di 
Antonio Gramsci rispetto al “potere culturale” che mira a trasformare le mentalità e 
a promuovere un nuovo sistema di valori. Conclude asserendo che «il ne s’agit pas 
de préparer l’accession au pouvoir d’un parti politique, mais de transformer les 
mentalités pour promouvoir un nouveau système de valeurs, dont la traduction 
politique n’est aucunement de notre ressort»36. In questo modo Wayoff sottolinea la 
necessità di un nuovo paradigma, capace di riconciliare memoria e identità, 
opponendosi alle rigidità dogmatiche dell’universalismo moderno e invocando un 
rinnovamento culturale per contrastare la rovina occidentale. 

Questa impostazione è ripresa anche da Guillaume Faye che, in apertura del suo 
intervento, critica le ideologie dominanti del tempo – individualismo, razionalismo, 
ricerca del benessere – ritenute prive di contenuto sostanziale e incapaci di offrire 

	
34 La definizione è stata a lungo attribuita a Thierry Pfister in un articolo per «Le Monde», 22 

giugno 1979, ma oggi è oggetto di una riattribuzione: D. Rueda, Alain de Benoist, Ethnopluralism and the 
Cultural Turn in Racism, in «Patterns of Prejudice», 3 (55)/2021, pp. 213-235: p. 220. 

35 de Benoist nelle sue memorie ricorda che non vi è mai stato un chiarimento diretto con il 
corrispondente italiano e l’autore francese ritiene tuttavia che Locchi nutrisse una certa 
preoccupazione per il coinvolgimento di alcuni esponenti del gruppo mezzi d’informazione 
mainstream. In A. de Benoist - F. Bousquet, Mémoire vive, Paris, Éditions de Fallois, 2012. Di questo testo 
è stato possibile consultare solo la traduzione in italiano: Memoria viva. Un cammino intellettuale, Milano, 
Bietti, 2021, pp. 208-210. 

36 M. Wayoff, Pourquoi un “Gramscisme de Droite”?, in Pour un gramscisme de droite, Paris, Le Labyrinthe, 
1982, pp. 5-8: p. 7. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

194 

una visione coerente della contemporaneità37. Secondo l’autore si tratta di varianti 
secolarizzate del cristianesimo, che restano tali anche quando assumono forme 
apparentemente antagoniste, dal marxismo all’ecologismo radicale, poiché persino le 
istanze contestatarie finiscono per rafforzare il sistema ideologico dominante. In 
questo scenario, chi dovrebbe guidare la comprensione, ossia la classe intellettuale, 
appare disorientata e incapace di elaborare una visione, mentre i media si limitano a 
veicolare formule semplificate che accelerano il processo di banalizzazione e 
accompagnano il declino della cultura. In assenza di un orientamento critico 
autonomo, l’opinione pubblica viene così esposta a un flusso continuo di messaggi 
uniformanti, che non solo riducono la complessità del reale, ma consolidano 
ulteriormente la centralità delle ideologie dominanti38. Al contrario, il Groupement 
afferma una visione del mondo alternativa, di tipo “pagano”, fondata sul 
riconoscimento delle differenze, della gerarchia, del dinamismo vitale e del senso 
storico. Promuove un “realismo vitale”, ispirato alla scienza della vita e alla filosofia 
antica, che valorizza la lotta, l’evoluzione e la pluralità dei popoli, in opposizione alla 
spinta verso l’uniformità e l’omologazione globalizzata. Il fine non è tanto la 
conquista del potere politico, quanto l’instaurazione di una nuova visione del mondo 
che dia senso, direzione e profondità culturale alla civiltà europea, recuperando le 
sue radici più profonde e contrastando l’ideologia egualitaria e universalista che 
viene vista come antinaturale e mortifera. Ancora una volta l’Occidente è descritto 
come una civiltà al tramonto, il cui declino è il risultato della propria volontà di 
decadenza, espressa in relativismo, nichilismo, consumismo e perdita di identità 
collettiva. Tuttavia, questa “notte del mondo” può essere anche l’inizio di una 
rinascita. L’autore invita a creare una nuova civiltà, una “ipermodernità” che si 
nutra della memoria storica per costruire il futuro. Una civiltà eroica, poetica, 
simbolica e solare, profondamente europea, francese e soprattutto giovanile. Questa 
rinascita deve essere una rivoluzione culturale, spirituale e politica, lontana dai 
vecchi schemi ideologici. In questo modo si inquadra il messaggio finale: un appello 
all’azione per i portatori di luce e i fondatori di una nuova civiltà. Proprio in questa 
concezione della sconfitta – come abdicazione morale – si fonda l’ambivalenza della 

	
37 Guillaume Faye (1949–2019): Saggista e teorico francese, esponente radicale della Nouvelle 

Droite, Faye è inizialmente membro del GRECE, da cui però si allontana negli anni ‘80 per posizioni 
giudicate eccessivamente attiviste. Nei suoi scritti promuove una visione etno-identitaria e “euro-
sovranista”, con un linguaggio più diretto e provocatorio rispetto a quello di de Benoist. È considerato 
un precursore ideologico dell’estrema destra europea contemporanea e tra i primi a diffondere i 
concetti di colonisation migratoire e archéofuturisme. 

38 G. Faye, Le G.R.E.C.E. et la conquête du pouvoir des idées, in Pour un gramscisme de droite, Paris, Le 
Labyrinthe, 1982, pp. 71-80: p. 71. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

195 

ND: condannare il mondo moderno, ma anche provare a salvarne i frammenti, 
riscattandoli attraverso una revanche simbolica, identitaria, culturale. 

 
 

5. 1979-1997: La ricomposizione dell’identità europea fra radici indoeuropee 
e alleanze “terzomondiste” 

 
Appurato che all’interno del pensiero della ND la modernità viene interpretata 
attraverso una lente critica, spesso venata di fatalismo, va anche detto che non si 
assiste mai a una resa incondizionata, né a una visione puramente nichilista. Basti 
pensare che in più circostanze si usa il termine vaincu, che rimanda a una figura 
tragica, che ha perso la “battaglia”, ma che mantiene un potenziale di dignità, di 
resistenza, persino di rivalsa. La sconfitta, in questa visione, non chiude il tempo 
dell’azione, bensì lo rilegittima sotto forma di sfida morale. In questo senso, la crisi 
della modernità viene accettata come punto di partenza per una risposta – culturale, 
simbolica, talvolta esistenziale – che ambisce a rovesciare il rapporto tra forza e 
debolezza. Non a caso, nella ND si rifiuta la compassione per i “vinti” e, al 
contrario, si propone un’etica della responsabilità, dove la sconfitta è una condizione 
temporanea, non un destino. Da qui nasce la propensione per una possibile revanche, 
una risposta sul piano della metapolitica, della formazione culturale, della 
riattivazione di simboli e archetipi. 

Con questa finalità, da più voci viene avanzata una proposta di rinnovamento 
dell’identità europea. Come già intravisto in alcuni contributi di de Benoist e Faye, 
la ricerca delle radici costituisce un tema ricorrente nell’elaborazione della ND. Da 
tempo, infatti, matura all’interno del movimento una riflessione volta a valorizzare 
l’identità europea attraverso il riconoscimento delle sue origini. In questo quadro 
risulta provvidenziale l’uscita del saggio L’Indo-Européen (1979) di Jean Haudry, 
pubblicato dalle Presses Universitaires de France, che fornisce strumenti concettuali 
per una rifondazione antropologica e culturale39. L’opera si inserisce a pieno titolo 
nella tradizione accademica francese degli studi indoeuropei, offrendo una 
trattazione tecnica e sistematica della fonologia, morfologia e metodologia 
ricostruttiva del proto-indo-europeo. Sebbene il contenuto del testo non presenti 

	
39 Jean Haudry (1934-2023) è docente all’Università Lyon III e successivamente professore 

emerito; è uno dei promotori dell’Institut d’Études Indo-Européennes (IEIE) presso lo stesso ateneo. 
Parallelamente alla sua carriera accademica, è tra i cofondatori del GRECE e milita nel Front National, 
elementi che segnalano la sua vicinanza a circuiti ideologici dell’estrema destra francese. J. Haudry, 
L’indo-européen, Paris, PUF, 1979; trad. it Id., Gli indoeuropei, Padova, Ar, 2001. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

196 

marcatori ideologici espliciti, esso è stato riutilizzato per costruire narrazioni 
etnogenetiche o “tradizionaliste”. All’interno di L’Indo-Européen, si cela un tentativo di 
sostenere la corrispondenza tra una presunta cultura indoeuropea, un’entità etnica 
omogenea e una lingua comune, fino a delinearne tratti culturali e religiosi ritenuti 
“tipici”. Il volume rappresenta un contributo significativo nel campo della linguistica 
storica e della grammatica comparata, aderendo pienamente ai criteri di un’opera 
accademica poiché presenta una struttura rigorosa e un’accurata analisi su fonti 
primarie e una collocazione editoriale chiaramente destinata all’ambito 
universitario. Il modello delle società indoeuropee viene proposto come struttura 
originaria e alternativa rispetto all’egualitarismo moderno, offrendo una genealogia 
alle elaborazioni identitarie portate avanti dalla ND. Il richiamo all’universo 
simbolico indoeuropeo fornisce così un ancoraggio all’idea di “identità radicata”, ma 
anche un repertorio simbolico e teorico da contrapporre alla società liberale e alle 
sue logiche uniformanti. Attraverso questo e altri testi possiamo cogliere il tentativo 
di dimostrare scientificamente la validità della ricerca delle origini indoeuropee, da 
risemantizzare in chiave culturale e orientare verso una progettualità politica.  

Il tema si configura come elemento discorsivo ricorrente della ND, mantenendo 
la propria rilevanza anche attraverso i mutamenti politici e culturali successivi alla 
fine Guerra fredda. Infatti ancora nel 1997 Haudry insieme a de Benoist 
sistematizza in un numero monografico di «Nouvelle école» un insieme di riflessione 
sull’identità indoeuropea, fino a quel momento diffuse in modo frammentario40. In 
questa occasione la rivista ospita contributi dedicati al dibattito sull’origine 
geografica degli Indoeuropei, alle caratteristiche della cosiddetta “mentalità 
indoeuropea” e al legame tra gli Indoeuropei e il Grande Nord, corredati da 
cronologie, bibliografie e approfondimenti terminologici. Nel numero si ribadisce 
che gli Indoeuropei sono gli antenati degli europei, per cui i riferimenti storici si 
collocano in una dimensione temporale ultramillenaria, quasi mitologico-
leggendaria. Tuttavia, attraverso un lungo processo di disconoscimento delle origini 
comuni e di dissoluzione dei valori condivisi si sarebbe giunti alla situazione di 
conflittualità che ha coinvolto l’Europa nelle due guerre mondiali. Questa 
elaborazione rappresenta una strategia di revanche metapolitica: un’Europa 
culturalmente sconfitta e spiritualmente disorientata è chiamata a intraprendere un 
percorso di ricostruzione simbolica e riappropriazione delle proprie radici. In 
sostanza, l’individuazione degli Indoeuropei come mito fondativo dell’identità 

	
40 A. de Benoist - J. Haudry, Les Indo-Européens, in «Nouvelle école», mars 49/1997. Parte degli 

interventi di de Benoist è stata proposta recentemente in trad. it.: Indoeuropei. Alla ricerca della culla 
d’origine, s.l., Diana, 2023. 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

197 

europea comporta una proiezione astorica, perché proietta categorie contemporanee 
su realtà ipotetiche del passato remoto. Proprio questa astoricità diventa funzionale 
per superare i confini della dimensione nazionale poiché tale narrazione, facendo 
appello alle presunte radici comuni, consente alla ND di trascendere l’identità 
francese in favore di una visione pan-europea. Ciononostante, si tratta di un 
superamento ambiguo, che non dissolve necessariamente la logica dell’identità 
esclusiva, ma la ricodifica su scala più ampia, mantenendo intatti alcuni tratti 
etnicizzanti o essenzialisti sotto una nuova veste culturale.  

Parallelamente a partire dalla fine degli anni Settanta, la ND ridefinisce la 
propria visione culturale, ma anche geopolitica. Abbandonando il bipolarismo 
Est/Ovest della guerra fredda e su cui si è focalizzata fino a quel momento, sposta 
l’attenzione sulla direttrice Nord/Sud e, ancor più, sul confronto tra civiltà. In 
questa nuova prospettiva, si apre una frattura fra l’idea di Occidente e quella di 
Europa poiché quest’ultima non viene più considerata parte organica 
dell’Occidente, ma una civiltà distinta, portatrice di una propria identità storica e 
spirituale41. Al centro della critica si colloca il modello americano, identificato come 
espressione estrema della modernità liberale: individualismo, mercantilismo, 
democrazia parlamentare e consumismo di massa sono, per Alain de Benoist e il 
GRECE, strumenti di omologazione culturale e negazione delle differenze. In 
opposizione, l’Europa viene pensata come plurale, aristocratica e radicata, fondata 
su tradizioni etniche e comunitarie, contrarie all’universalismo livellante promosso 
dagli Stati Uniti. Questo cambio di paradigma viene formalizzato in modo 
emblematico da de Benoist, che condanna apertamente l’Occidente moderno, 
ridefinendolo come un costrutto ideologico egemonico funzionale alla penetrazione 
americana in Europa, intesa ora come una sorta di “colonia”. Al posto di essere 
l’ultimo baluardo per una difesa dei “valori dell’Occidente”, la ND si riposiziona 
come movimento “pro-europeo ma anti-occidentale”, promuovendo un’identità 
europea autonoma, contrapposta tanto al comunismo sovietico quanto 
all’imperialismo culturale statunitense. 

Nel 1986 de Benoist pubblica Europe, Tiers Monde: même combat, saggio che 
rappresenta un nuovo punto di svolta nella maturazione teorica della ND e nel suo 
tentativo di ridefinire l’identità europea in chiave post-occidentale42. In questo testo, 
l’autore sviluppa una proposta ideologica alternativa all’universalismo moderno, 

	
41 T. Bar-On, Fascism to the Nouvelle Droite: The Dream of Pan-European Empire, in «Journal of 

Contemporary European Studies», 3 (16) /2008, pp. 327–345. 
42 A. de Benoist, Europe, tiers monde, même combat, Paris, Laffont, 1986; trad. it.: Oltre l’Occidente. 

Europa-Terzo mondo: la nuova alleanza, Firenze, La Roccia di Erec, 1986. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

198 

sostenendo che l’Europa e il “Terzo Mondo”, pur con esperienze profondamente 
diverse, condividono una condizione di colonizzazione – culturale e spirituale per la 
prima, politica ed economica per il secondo – e un comune nemico identificato 
nell’imperialismo americano e nel suo apparato liberale, tecnocratico e 
individualista. Il testo propone un riesame radicale della geopolitica e della cultura, 
mediante la quale la ND si appropria di concetti ritenuti appartenere alla sinistra 
anticolonialista, come “autodeterminazione”, “anticapitalismo” e “resistenza”. Con 
questa lettura, de Benoist compie un duplice rovesciamento simbolico e ideologico 
poiché innanzitutto assume il lessico e i valori della critica terzomondista per 
integrarli in un progetto identitario europeo fondato sulla differenza culturale. In 
secondo luogo, propone una reinterpretazione dell’Europa non più come centro 
imperiale, ma come periferia colonizzata, accomunata al Sud globale in una 
medesima lotta per la sovranità culturale. In questo quadro, si delinea una 
prospettiva di resistenza che non mira al ripristino di un dominio, ma alla 
preservazione delle identità e alla difesa delle forme di vita radicate contro 
l’omologazione globale. Tra i punti centrali vi è ancora una volta la critica 
dell’universalismo dei diritti umani, interpretati come veicoli ideologici di un 
imperialismo morale. Questa posizione cerca di ripudiare un rifiuto del razzismo 
biologico, sostituito da una visione differenzialista dell’identità: ciò che conta non è 
la superiorità, ma l’alterità. Infatti ogni cultura ha il diritto di esistere secondo le 
proprie logiche interne, in una prospettiva di pluralismo radicale che respinge la 
mescolanza culturale e linguistica come forme di omologazione. In questa logica, il 
“Terzo Mondo” non è soltanto un alleato strategico, ma anche un modello di 
resistenza culturale per la capacità di opporsi alla modernità occidentale, fungendo 
da esempio simbolico per un’Europa in cerca di riscatto.  

 
 

6. Conclusioni  
 
Nato come gruppo giovanile di “vinti” all’indomani della guerra d’Algeria e del 
Sessantotto, GRECE riesce progressivamente a legittimarsi come piattaforma 
culturale e a trasformare l’esperienza della sconfitta in risorsa strategica. La ND 
elabora infatti una resilienza di tipo culturale che le consente di riconfigurarsi, 
operando negli interstizi dell’accademia, dell’editoria e dei circuiti intellettuali. Alla 
fine degli anni Sessanta si presenta ancora come movimento difensivo, legato a un 
immaginario anticomunista e occidentale, con residui riferimenti al pensiero 
biologico e alla difesa della civiltà europea contro l’egemonia sovietica. Negli anni 



Resistere all’imperversare del moderno 

 

 

199 

Settanta si produce però una svolta teorica, quando Alain de Benoist articola una 
critica radicale della modernità occidentale, identificata con l’universalismo 
giudaico-cristiano, il liberalismo, il cosmopolitismo e soprattutto l’americanismo. 
Negli anni Ottanta questa elaborazione si consolida in un progetto maturo, centrato 
sull’idea di un’Europa imperiale, pagana, plurale e differenzialista, in cui non si 
tratta più della difesa dell’Occidente, ma del superamento dell’universalismo 
moderno e della contrapposizione all’America come principale “colonizzatore”. 

Il motivo della sconfitta si configura come fattore di continuità nell’esperienza del 
movimento ed è presente ancora nel Manifeste. La Nouvelle Droite de l’an 2000, dove la 
crisi della modernità viene posta a fondamento dell’intero impianto programmatico. 
Rispetto agli scritti della fine degli anni Sessanta, la figura del “vinto” assume una 
funzione diversa, poiché non è più associata a una dimensione militare, ma diventa 
parte integrante di una narrazione di crisi e di decadenza del moderno, impiegata 
come strumento discorsivo per legittimare un progetto alternativo di rinascita 
europea. Questa retorica funziona come motore costante della dialettica della ND, 
poiché la definizione di modernità e della sua crisi viene riadattata alle diverse fasi 
storiche in cui il movimento si trova ad operare. La proposta di radici, differenze e 
comunità si presenta in questa prospettiva come l’antidoto continuativo alla modernità 
percepita sempre come corrotta e priva di riferimenti, alimentando un immaginario 
che si coagula ben oltre l’orizzonte militante. Ancora dopo il 2000 diversi autori 
esaminati in questo contributo hanno continuato a sviluppare questa prospettiva, 
rinnovandola in base al nuovo scenario geopolitico43. 

Restano ancora spazi di analisi aperti, in particolare sul passaggio 
dall’elaborazione teorica all’azione concreta e sull’impatto che queste idee hanno 
avuto in altri contesti nazionali. Due aspetti meritano attenzione. Il primo riguarda 
la partecipazione di figure provenienti dal mondo accademico: come visto, tra i 
collaboratori del GRECE compaiono studiosi attivi nei circuiti universitari. Questo 
innesto tra militanza e produzione accademica ha favorito la diffusione sotterranea 
delle categorie concettuali della ND e la loro circolazione in spazi non 
immediatamente riconducibili all’ambito politico. Il secondo aspetto concerne la 
duplicità del pubblico di riferimento, che ha portato alla produzione di testi destinati 

	
43 Solo a titolo esemplificativo: G. Faye, Pourquoi nous combattons. Manifeste de la résistance européenne, 

Paris, de l’Æncre, 2001; D. Venner, Histoire et tradition des Européens: 30.000 ans d’identité, Monaco et 
Paris, Rocher, 2002; A. de Benoist, Nous et les autres: l’identité sans fantasmes, Monaco, Éditions du 
Rocher, 2023; trad. it.: G. Faye, Perché combattiamo. Manifesto della resistenza europea, Firenze, Passaggio al 
Bosco, 2023; D. Venner, Storia e tradizione degli europei. 30.000 anni d’identità, a cura di M. Triggiani, 
Roma, Settimo Sigillo, 2002; A. de Benoist, La scomparsa dell’identità. Come orientarsi in un mondo senza 
valori, Roma, Giubilei Regnani, 2023. 



                                                                                                                                          Sofia Miola 
	

 

200 

sia ai militanti sia a un pubblico più ampio. Un’indagine più accurata dei circuiti 
editoriali permetterebbe di distinguere registri e livelli di approfondimento. In questo 
senso risulta significativa la ricezione italiana: l’editoria dell’estrema destra ha 
promosso la traduzione quasi immediata di molti saggi francesi, segno della capacità 
della ND di inserirsi in un circuito transnazionale e influenzare direttamente la 
Nuova Destra italiana e un pubblico esterno. Sebbene minori, gli editori che hanno 
investito in queste traduzioni attestano come il progetto francese fosse percepito 
quale punto di riferimento condiviso e adattabile. In questa prospettiva, il progetto 
di un “gramscismo di destra” appare non solo come un esercizio intellettuale 
francese, ma come un dispositivo concettuale transnazionale, capace di incidere 
silenziosamente e in profondità. 

 


